
Más allá del aula: Los paisajes de 
aprendizaje como motor de justicia 
simbólica para la infancia indígena 

desplazada en Bogotá

Beyond the classroom: Learning 
landscapes as an engine of symbolic 

justice for displaced indigenous children 
in Bogota

Johanna Marisol Ballen Benavides

Universidad de Baja California, México

RESUMEN

Este artículo de reflexión presenta una experiencia pedagógica desarrollada 
en el nivel preescolar de la Institución Educativa Distrital Néstor Forero 
Alcalá, en Bogotá, que busca responder a las barreras de inclusión vividas 
por niños y niñas indígenas de la comunidad Dóbida en condición de 
desplazamiento. El propósito fue diseñar e implementar una estrategia 
innovadora basada en la herramienta pedagógica de los paisajes de aprendizaje 
con el fin promover la participación activa, el reconocimiento cultural y el 
desarrollo integral de la infancia desde una perspectiva intercultural, sensorial 
y situada. La metodología empleada en la investigación corresponde a un 
enfoque cualitativo de tipo reflexivo, sustentado en la sistematización de 
experiencias pedagógicas mediante la ruta y las estaciones de aprendizaje. 
Los resultados evidencian que el uso de recursos simbólicos, narrativos y 

DOI 10.38123/rre.v6i1.734

Revista Realidad Educativa, enero 2026, v. 6, n.º 1, ISSN: 2455-6134

Contacto:
jballen@educacionbogota.edu.co

https://orcid.org/0009-0006-7815-3770


—68—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

sensoriales permitió fortalecer la identidad, la comunicación intercultural, la 
conciencia ecológica y el sentido de pertenencia de los estudiantes, así como 
articular los saberes ancestrales con los derechos básicos de aprendizaje. 
Se concluye que los paisajes de aprendizaje constituyen una alternativa 
pedagógica potente para transformar las prácticas docentes tradicionales, 
promover la justicia simbólica y construir una escuela más inclusiva y 
culturalmente pertinente.

Palabras clave: educación inclusiva, infancia indígena, innovación 
pedagógica, paisajes de aprendizaje, resolución de problemas, interculturalidad

ABSTRACT
This reflection article presents a pedagogical experience developed at the 
preschool level of the Néstor Forero Alcalá Educational Institution District, 
in Bogotá, which seeks to respond to the barriers to inclusion experienced 
by indigenous children from the Dóbida community, in conditions of 
displacement. The purpose was to design and implement an innovative 
strategy based on learning landscapes to promote active participation, 
cultural recognition, and the integral development of children from an 
intercultural, sensory, and situated perspective. The methodology used 
corresponds to a qualitative approach of a reflective type, based on the 
systematization of pedagogical experiences through the learning route and 
stations. The results show that the use of symbolic, narrative, and sensory 
resources made it possible to strengthen the students’ identity, intercultural 
communication, ecological awareness, and sense of belonging, as well as to 
articulate ancestral knowledge with basic learning rights. It is concluded 
that learning landscapes represent a powerful pedagogical alternative to 
transform traditional teaching practices, promote symbolic justice, and 
build a more inclusive and culturally relevant school.

Keywords: inclusive education, indigenous childhood, pedagogical 
innovation, learning landscapes, problem solving, and interculturality

INTRODUCCIÓN
La escuela pública colombiana enfrenta el desafío de acoger a una 
infancia cada vez más diversa, marcada por procesos de desplazamiento 
forzado y exclusión cultural. En contextos urbanos como la 
localidad de Engativá, Bogotá, esta realidad se evidencia con fuerza 



—69—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

en instituciones como la IED Néstor Forero Alcalá, donde niños 
y niñas de la comunidad indígena Dóbida encuentran múltiples 
barreras que invisibilizan sus lenguas, cosmovisiones y trayectorias 
de vida. Esta situación demanda propuestas pedagógicas innovadoras 
que reconozcan sus saberes, fortalezcan su identidad y garanticen 
su derecho a una educación intercultural desde los primeros años.

Si bien existe un cuerpo creciente de literatura sobre educación 
inclusiva, son escasas las experiencias concretas y sistematizadas 
que aborden la inclusión de la infancia indígena en situación de 
desplazamiento mediante metodologías innovadoras en el nivel 
preescolar. La mayoría de las investigaciones y políticas en este campo 
se han centrado en enfoques normativos, prácticas de integración 
escolar o experiencias en niveles educativos superiores, sin atender 
de manera específica las necesidades, identidades y saberes propios 
de la primera infancia indígena en contextos urbanos de movilidad 
forzada. Esta omisión resulta especialmente relevante si se considera 
que la primera infancia es una etapa decisiva en la configuración de 
la identidad cultural, la transmisión intergeneracional de saberes y 
el fortalecimiento del sentido de pertenencia.

Estudios recientes en América Latina destacan que las pedagogías 
interculturales y las propuestas educativas con comunidades indígenas 
contribuyen a generar espacios de aprendizaje que dialogan con la 
lengua, la cosmovisión y los saberes ancestrales, promoviendo así 
formas de inclusión más profundas que trascienden el acceso escolar 
(Pérez-Pérez et al., 2024; Santiago Martínez y Mendieta Ramírez, 
2025). Estos enfoques, en coherencia con los principios planteados por 
Booth y Ainscow (2011) en el Index for Inclusion, proponen prácticas 
educativas centradas en la participación activa de las comunidades, 
la construcción colectiva del conocimiento y el reconocimiento de 
la diversidad cultural como riqueza pedagógica.

Desde esta perspectiva, avanzar en propuestas que integren 
metodologías innovadoras con comunidades indígenas desplazadas en 
el nivel preescolar implica no solo adaptar la escuela a las diferencias 
culturales, sino también transformar las prácticas pedagógicas para 



—70—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

situarlas en la experiencia territorial y comunitaria. Esto supone generar 
paisajes de aprendizaje que garanticen justicia simbólica, amplíen las 
oportunidades educativas y reconozcan a la infancia indígena como 
protagonista de procesos de inclusión reales y culturalmente pertinentes.

Este artículo busca contribuir a llenar ese vacío mediante la 
presentación de una experiencia situada que combina los paisajes de 
aprendizaje con el diálogo de saberes y la participación comunitaria 
como estrategia para una educación más equitativa, pertinente y 
transformadora. Desde un enfoque interdisciplinar, se articulan 
elementos culturales, sensoriales y afectivos que potencian el 
desarrollo integral del niño, en consonancia con los pilares básicos del 
aprendizaje en la primera infancia. Se plantea que esta experiencia, 
más allá de su impacto local, constituye una propuesta replicable 
en otros escenarios educativos de Bogotá, al situar al niño como 
centro del proceso y promover la construcción de una escuela plural 
y dialogante. La experiencia pedagógica “Cuidadores y guardianes 
del agua y la naturaleza” se sustenta en un enfoque metodológico 
que reconoce la educación como una práctica situada, experiencial, 
inclusiva y culturalmente pertinente. 

La propuesta toma como eje la noción de paisajes de aprendizaje 
planteada por Alfredo Hernando (2017), entendida como una 
metodología activa que diseña entornos personalizados en los que 
convergen lo cognitivo, lo emocional y lo físico, generando itinerarios 
de aprendizaje flexibles, colaborativos y adaptativos. Esta estrategia 
resulta especialmente pertinente para contextos educativos diversos 
como el de la IED Néstor Forero Alcalá, donde conviven niños y niñas 
de la comunidad indígena Dóbida en condición de desplazamiento 
forzado. Inspirada en la pedagogía de Loris Malaguzzi (1993), esta 
experiencia concibe el entorno como un “tercer maestro” capaz 
de provocar, mediar y sostener procesos de aprendizaje profundo. 
Los espacios están diseñados para integrar la naturaleza, el juego 
simbólico, la narración de leyendas ancestrales y la exploración 
sensorial, de modo que los niños dispongan de múltiples lenguajes 
para expresarse, conectarse con su cultura y construir conocimiento. 



—71—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

Esta visión se alinea con la pedagogía de John Dewey (1938), para 
quien la educación debe estar enraizada en la experiencia, el entorno 
vital y la acción del estudiante como protagonista.

A diferencia de las prácticas pedagógicas tradicionales, centradas 
en la transmisión unidireccional de contenidos y en estructuras 
rígidas de evaluación, los paisajes de aprendizaje proponen entornos 
flexibles, dinámicos y culturalmente receptivos que reconocen y 
valoran la diversidad de saberes, trayectorias y formas de aprender. 
Esta perspectiva los convierte en una estrategia más adecuada para 
la inclusión cultural, ya que permite que niñas, niños y comunidades 
participen activamente desde sus contextos, lenguajes y experiencias 
propios, favoreciendo el diálogo intercultural y la construcción 
colectiva del conocimiento.

El diseño de los paisajes de aprendizaje en esta experiencia 
se apoya en un entramado teórico interdisciplinar que articula 
enfoques pedagógicos, socioculturales y decoloniales. Cada autor 
no solo inspira la propuesta, sino que orienta decisiones concretas 
en la configuración de las estaciones pedagógicas, los procesos de 
mediación y la integración de saberes diversos. Desde la pedagogía 
de Reggio Emilia, Loris Malaguzzi (1993) plantea que el ambiente es 
el tercer maestro, junto al educador y los niños. Esta idea se traduce 
en el diseño de estaciones que no son simples espacios físicos, sino 
entornos relacionales y estéticamente cuidados, capaces de suscitar 
curiosidad, exploración libre y diálogo con los materiales. Las 
estaciones son pensadas como provocaciones que invitan a interactuar 
desde lo sensorial, lo simbólico y lo afectivo, respetando los ritmos 
y trayectorias de aprendizaje de cada niño.

John Dewey (1938) sostiene que el aprendizaje significativo surge 
de la experiencia, especialmente cuando está conectada con la vida 
y el entorno del sujeto. Este principio se concreta en la propuesta 
mediante actividades que emergen del contexto local, los intereses 
infantiles y la participación activa, propiciando un aprendizaje 
experiencial, reflexivo y situado. Los paisajes se convierten así en 



—72—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

escenarios para “aprender haciendo”, con sentido y en relación directa 
con la realidad del territorio.

Por su parte, Jean Lave y Etienne Wenger (1991) argumentan 
que el conocimiento se construye en comunidades de práctica, es 
decir, a través de la participación en actividades sociales compartidas. 
En el diseño de los paisajes, esto se refleja en la valorización del 
aprendizaje colaborativo, el rol de los cuidadores, sabedores y adultos 
como referentes cercanos, y el fortalecimiento de vínculos entre 
generaciones. Las estaciones no aíslan al niño, sino que lo sitúan en 
redes de intercambio y co-construcción del saber.

Desde una perspectiva crítica y decolonial, Catherine Walsh 
(2005) interpela la educación tradicional al visibilizar cómo reproduce 
lógicas eurocéntricas y excluyentes. Propone, en cambio, un diálogo de 
saberes que reconozca las epistemologías indígenas y afrodescendientes 
como fundamentales para una pedagogía intercultural. Esta mirada 
se concreta en los paisajes al incorporar lenguas originarias, cantos, 
relatos, símbolos, rituales y prácticas ancestrales que resignifican la 
experiencia educativa desde lo propio.

Finalmente, Boaventura de Sousa Santos (2009) aporta el 
concepto de ecología de saberes, que llama a superar la monocultura 
del conocimiento científico occidental y a valorar la pluralidad 
de saberes existentes. Este principio orienta la construcción de las 
estaciones como espacios de encuentro horizontal entre saberes 
escolares, populares y comunitarios, promoviendo una pedagogía 
más democrática, contextualizada y socialmente comprometida. 

La Investigación Acción Participativa (IAP) constituye un enfoque 
metodológico especialmente pertinente para este estudio, en tanto 
posibilita la co-construcción del conocimiento entre investigadores, 
educadores, familias, comunidades y niños, reconociendo a todos 
como sujetos activos y corresponsables del proceso investigativo. A 
diferencia de los métodos tradicionales de investigación educativa, 
centrados en la observación externa y el análisis distante, la IAP busca 
transformar la realidad desde adentro, a través de la articulación entre 



—73—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

la reflexión crítica y la acción colectiva (Fals Borda, 1987; Kemmis 
y McTaggart, 2005).

Este enfoque resulta coherente con la perspectiva intercultural 
y de justicia simbólica que orienta la experiencia, ya que propicia 
un diálogo horizontal de saberes y la reconstrucción conjunta de 
prácticas pedagógicas situadas. En este sentido, la IAP no solo 
se concibe como una estrategia de investigación, sino también 
como una práctica emancipadora que fortalece la autonomía de las 
comunidades y legitima las voces de la infancia indígena desplazada 
como productoras de conocimiento (Freire, 1997; Hernández, 2014). 
De este modo, el proceso investigativo se convierte en un escenario de 
aprendizaje colectivo donde la acción educativa y la transformación 
social se entrelazan.

Su énfasis en la participación de la comunidad permite que las 
voces y saberes locales —en este caso, de la comunidad indígena 
Dóbida— orienten el diseño, desarrollo y análisis de la experiencia 
pedagógica. Esta metodología favorece la construcción colectiva 
de soluciones contextualizadas, la validación de epistemologías 
propias y el fortalecimiento de vínculos entre escuela, territorio y 
cultura. En coherencia con la metodología de Investigación Acción 
Participativa, la experiencia de aula no se limita a implementar una 
estrategia didáctica, sino que construye conocimiento desde y con 
la comunidad. La participación de los niños, docentes, familias y 
sabedores indígenas fortalece la pertinencia cultural del proceso, 
permitiendo que el paisaje de aprendizaje sea un espacio de co-creación, 
inclusión y transformación. A través de actividades como la feria del 
agua, la siembra en la huerta, el diseño del “Código del guardián” 
y las asambleas de saberes, se favorece el desarrollo de competencias 
comunicativas, científicas, ciudadanas y socioemocionales desde un 
enfoque holístico e intercultural.

El paisaje de aprendizaje “Cuidadores y guardianes del agua y la 
naturaleza” se desarrolló en la Institución Educativa Néstor Forero 
Alcalá, ubicada en la localidad de Engativá en la ciudad de Bogotá, 
Colombia, reconocida por su apuesta pedagógica hacia la inclusión, 



—74—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

la convivencia y el respeto por la diversidad cultural. La experiencia 
se configuró como una intervención pedagógica situada, con enfoque 
intercultural, enmarcada en la metodología de la Investigación 
Acción Participativa, la cual permitió articular la reflexión crítica 
con la acción educativa y la voz de los participantes como sujetos 
transformadores del proceso (Fals Borda, 1987; Kemmis y McTaggart, 
2005). Participaron 24 niñas y niños del nivel de transición uno, 
entre ellos tres pertenecientes al pueblo Embera Dobida, comunidad 
indígena desplazada desde el Chocó y actualmente asentada en esta 
localidad. Esta composición del grupo permitió vivenciar la diversidad 
cultural y lingüística como punto de partida para construir escenarios 
pedagógicos de encuentro, donde los saberes ancestrales y las experiencias 
urbanas dialogaron desde el reconocimiento mutuo. Las trayectorias 
marcadas por el desplazamiento evidenciaron la necesidad de que la 
escuela se constituyera en un espacio de reparación simbólica, capaz 
de acoger las historias, lenguas y memorias de la infancia indígena.

En este contexto, el paisaje de aprendizaje se estructuró mediante 
estaciones pedagógicas que promovieron la participación activa, la 
exploración y la expresión simbólica de los niños y niñas en torno al 
agua y la naturaleza. Las estaciones se consolidaron como paisajes 
de justicia simbólica, donde los saberes indígenas y escolares se 
entrelazaron para reconstruir sentidos de pertenencia, cuidado y 
comunidad. La IAP permitió que los educadores, las familias y la 
comunidad Embera Dobida co-construyeran estrategias pedagógicas 
que reconocen a la infancia no como receptora de conocimiento, sino 
como protagonista de procesos de inclusión y transformación cultural 
(Freire, 1997; Walsh, 2009b). De esta forma, la experiencia trascendió 
el aula para convertirse en un proceso de aprendizaje colectivo, en el 
que la escuela se reconfiguró como territorio de diálogo, memoria y 
esperanza, reafirmando la necesidad de pensar la educación infantil 
como un espacio de justicia simbólica y de reconstrucción del vínculo 
entre cultura, territorio y vida.

La implementación metodológica adoptó un enfoque cualitativo 
de carácter reflexivo, sustentado en la sistematización de experiencias 



—75—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

pedagógicas como estrategia para comprender, narrar y resignificar 
los procesos educativos vividos en contexto. Desde esta perspectiva, la 
sistematización se entiende como una práctica investigativa crítica que 
permite recuperar las experiencias desde las voces de sus protagonistas 
y reconstruir su sentido transformador (Jara, 2018). En coherencia 
con los planteamientos del Programa Latinoamericano de Apoyo a la 
Sistematización de Experiencias del CEAAL (APPEAL), este proceso 
se asumió no solo como una descripción ordenada de los hechos, sino 
como una forma de producción colectiva de conocimiento pedagógico 
situado, que articula acción, reflexión y transformación social.

La experiencia se desarrolló en diálogo con un líder de la comunidad 
integrado al contexto educativo, docentes del nivel preescolar y actores 
comunitarios, lo que favoreció una lectura intercultural de los procesos 
y una comprensión profunda de los significados que los niños, niñas y 
familias atribuyeron al aprendizaje. De esta manera, la sistematización 
permitió valorar críticamente el proyecto “Cuidadores y guardianes 
del agua y la naturaleza” desde una perspectiva de justicia simbólica 
e inclusión educativa, reconociendo su potencial para resignificar las 
prácticas pedagógicas en contextos de diversidad cultural. En este 
sentido, los Derechos Básicos de Aprendizaje (2016) se incorporan 
como guía curricular, no como límite, sino como una plataforma 
desde la cual se diversifican los caminos de aprendizaje según los 
contextos culturales y las trayectorias de vida de los estudiantes. Se 
reconoce que la inclusión educativa, tal como la conciben Booth y 
Ainscow (2002), no es un estado, sino un proceso que requiere eliminar 
barreras y adaptar las prácticas pedagógicas a la diversidad real de los 
estudiantes. Así, la propuesta trasciende la lógica integradora para 
constituirse en un ejercicio de justicia educativa (Freire, 1970; Apple, 
2011), donde la escuela se transforma en un espacio de reconocimiento, 
dignificación y resistencia cultural frente a la exclusión estructural 
que han vivido históricamente las comunidades indígenas.

Como parte del diseño metodológico de esta experiencia, se 
desarrolló una plantilla interactiva del paisaje de aprendizaje utilizando 

https://view.genially.com/67f08fb4acde2e291781c012/interactive-content-paisajes-de-aprendizaje-cuidadores-guardianes-del-agua-y-la-naturaleza


—76—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

la plataforma Genially1, con el objetivo de integrar visualmente las 
rutas pedagógicas, las estaciones temáticas y los elementos culturales 
propios del contexto. Esta herramienta no solo facilita la organización 
del proceso educativo, sino que también potencia la exploración 
autónoma y el vínculo con los saberes ancestrales, al permitir que 
docentes y estudiantes naveguen por las distintas actividades de manera 
dinámica e intuitiva. La plantilla, estructurada en torno a las tres rutas 
centrales del proyecto —memoria cultural, cuerpo y movimiento, 
y naturaleza-agua—, se convierte en una guía flexible para replicar 
o adaptar el enfoque en otros contextos educativos interculturales.

En el proceso de documentación y análisis de la experiencia se 
emplearon diversas herramientas cualitativas, entre ellas bitácoras 
de campo, registros fotográficos y videográficos, evidencias del 
trabajo infantil y observaciones estructuradas. Las bitácoras fueron 
diligenciadas por las docentes y el líder de la comunidad al finalizar 
cada jornada, con el propósito de registrar hallazgos significativos, 
intervenciones espontáneas, tensiones pedagógicas, reflexiones y ajustes 
metodológicos. Para fortalecer la fiabilidad y validez del proceso, se 
realizó triangulación entre los distintos actores —docentes, mediador 
comunitario y equipo de acompañamiento— y se desarrollaron 
espacios de reflexión colectiva orientados a interpretar los registros 
desde una mirada colaborativa y contextual.

Las categorías de análisis emergieron de manera inductiva a partir 
del cruce entre los objetivos del proyecto, los principios pedagógicos 
y las evidencias empíricas recolectadas. A través de procesos de 
codificación abierta y acuerdos colectivos, el equipo pedagógico 
identificó categorías articuladoras que atraviesan la dinámica de cada 
experiencia, tales como la participación infantil, la territorialidad, el 
diálogo de saberes, la agencia cultural y la apropiación del espacio 
educativo. Estas categorías no se concibieron como variables 

1	 Herramienta en línea que permite crear contenido digital interactivo y animado.



—77—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

independientes, sino como procesos interrelacionados que configuran 
el sentido pedagógico y comunitario del proyecto.

Adicionalmente, se empleó el muro virtual Padlet como 
herramienta de registro, sistematización y socialización. Este espacio 
digital sirvió como repositorio interactivo para organizar y compartir 
evidencias —fotografías, notas, productos de los niños, videos cortos 
y reflexiones del equipo docente—, facilitando la visualización del 
proceso en tiempo real y promoviendo la construcción colaborativa 
de significado. Padlet también funcionó como medio para generar el 
diálogo con otros actores institucionales y académicos, ampliando el 
alcance y la comprensión de la experiencia más allá del aula.

DESCRIPCIÓN Y ANÁLISIS DE LA EXPERIENCIA
Durante doce semanas se implementó un paisaje de aprendizaje 
denominado “Cuidadores y guardianes del agua y la naturaleza”, 
estructurado en torno a ocho rutas con los siguientes nombres: La voz 
del río, Guardianes de la lluvia, Saberes de la tierra, La naturaleza y 
la vida, Manos que pintan la naturaleza, Cuidadores de la naturaleza, 
El agua nos une y Festival de la cosecha. Cada ruta funcionó como 
una estación simbólica donde se integraron vivencias culturales, 
conocimiento científico, narrativas identitarias y mediaciones 
sensibles. Durante las primeras cuatro semanas de implementación, 
las experiencias de aprendizaje se centraron en la sensibilidad y 
emocionalidad, la memoria cultural y el juego como mediación 
pedagógica. Las rutas se organizaron en torno a actividades generadoras 
que se desarrollaron en paralelo, permitiendo conexiones múltiples 
entre el conocimiento ancestral indígena y los Derechos Básicos de 
Aprendizaje para transición.

El paisaje de aprendizaje “Cuidadores y guardianes del agua y la 
naturaleza” se alinea profundamente con las bases curriculares de la 
educación inicial, al promover una pedagogía situada, inclusiva, lúdica 
y culturalmente sensible. La articulación entre el enfoque intercultural, 
el juego, la participación y el cuidado del entorno permite no solo 

https://padlet.com/educacionypedagogia2025/cuidadores-y-guardianes-del-agua-y-la-naturaleza-j6pim4hmqa7dn9sq


—78—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

desarrollar competencias integrales en la infancia, sino también 
contribuir a la construcción de justicia educativa en contextos de alta 
vulnerabilidad social y cultural. A continuación se analiza cada una 
de estas rutas. Se inició con la ruta uno denominada La voz del río, 
en donde, desde la cosmología indígena la actividad generadora fue 
“Leyenda indígena-narrativas orales”, dando protagonismo a la narración 
oral en lengua Dóbida, compartida por un sabedor indígena, que luego 
fue recreada por los niños a través de dramatizaciones, dibujos y juegos 
de roles. Esta acción fortaleció el sentido de identidad y la conexión 
emocional con sus raíces. Paralelamente, comenzó el trabajo con la 
huerta, que promovió el reencuentro con la tierra como territorio de 
aprendizaje, articulando conocimientos sobre biodiversidad, ciclos 
naturales y cuidado ambiental. Según Dewey (1938), el aprendizaje 
se enriquece cuando se conecta con las vivencias del niño. En esta 
etapa, los estudiantes no solo conocieron nuevas historias, sino que 
reconocieron su valor como parte de su identidad cultural.

Desde una perspectiva pedagógica, estas actividades permitieron 
activar el pensamiento simbólico, esencial en la etapa preescolar, y 
promover el reconocimiento de saberes ancestrales como fuentes válidas 
de conocimiento. La mediación docente fue clave para establecer 
conexiones entre el contenido cultural de las leyendas y los entornos 
vivenciales del aula, lo que facilitó la comprensión intercultural y la 
construcción de identidad. Como plantea Bruner (1997), la narrativa 
no solo transmite cultura, sino que también configura el yo.

La exploración de los elementos naturales se desarrolló en la ruta dos, 
denominada Guardianes de la lluvia, centrada en el reconocimiento del 
agua como fuente de vida, conocimiento y vínculo con la naturaleza. 
En esta estación, la actividad generadora consistió en una serie de 
experimentos y experiencias sensoriales con el agua, orientados a 
estimular la curiosidad, la formulación de preguntas y el pensamiento 
científico en la primera infancia. Actividades como “La era de hielo”, 
“Sensaciones frías” y “Monstruos en el agua” promovieron el asombro 
frente a los fenómenos naturales y fortalecieron competencias de 
observación, predicción y análisis del entorno. La exploración libre 



—79—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

del agua como elemento vital facilitó la comprensión de los ciclos 
naturales desde una perspectiva experiencial, reforzando la idea de 
que el conocimiento científico en la infancia debe partir del contacto 
directo con el entorno. Se favoreció así el pensamiento crítico, la 
conciencia ambiental y la autorregulación emocional, al vincular las 
sensaciones corporales con emociones como el miedo o la sorpresa.

Desde una perspectiva constructivista, el aprendizaje científico 
temprano se entiende como un proceso en el que los niños construyen 
significados a partir de la manipulación y la exploración activa de su 
entorno (Piaget, 1977; Harlen, 2004). En este sentido, las experiencias 
sensoriales con el agua posibilitaron aprendizajes integrales que 
articularon la exploración corporal, el lenguaje y la expresión artística, 
favoreciendo la comprensión de relaciones causa-efecto y el desarrollo 
del pensamiento crítico (Cañal, 2000). Estas prácticas, además de 
estimular la curiosidad y la creatividad, contribuyeron a la formación 
de una conciencia ecológica temprana, entendida como la capacidad 
de reconocer la interdependencia entre los seres vivos y el ambiente 
(García y Bonil, 2018).

La presencia del sabedor indígena en el contexto escolar, y 
específicamente en el aula de transición uno, dio origen a la ruta número 
tres, Saberes de la tierra, donde el diálogo de saberes y el intercambio 
cultural como actividad generadora permitió la participación directa 
de algunas familias Dóbida del nivel preescolar. Actividades como la 
construcción de collares rituales, la práctica de juegos tradicionales o la 
elaboración de símbolos con significados espirituales posibilitaron una 
pedagogía del encuentro (Freire, 1996), en la que los saberes indígenas 
no fueron instrumentalizados, sino respetados y compartidos. Esta 
participación fue la base para el diálogo de saberes. La organización 
de jornadas intergeneracionales, en las que se compartieron juegos, 
símbolos y costumbres, permitió resignificar el aula como un espacio 
de encuentro y valoración mutua. Actividades como experimentos 
con agua, juegos con pigmentos naturales y la creación de un “código 
del guardián” consolidaron aprendizajes en torno a la ciudadanía 
ambiental, el respeto por la vida y la convivencia responsable. Walsh 



—80—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

(2009a) señala que la interculturalidad crítica se construye a partir del 
diálogo entre saberes, no desde la imposición curricular. Este diálogo 
fue esencial para resignificar la escuela como espacio de encuentro.

Este enfoque promovió el desarrollo de competencias interculturales 
como la escucha activa, el diálogo respetuoso y la valoración de la 
otredad, favoreciendo un clima escolar democrático y plural. La 
experiencia evidenció que el diálogo de saberes no debe limitarse 
únicamente a la interacción con el etnoeducador, sino que puede 
y debe ampliarse a otros actores institucionales y comunitarios que 
acompañan los procesos educativos desde diversas instancias. La 
articulación interinstitucional reafirma la necesidad de pensar la escuela 
como un ecosistema abierto, donde múltiples saberes —ancestrales, 
pedagógicos, científicos y comunitarios— se entrecruzan para dar 
respuesta a los desafíos de la inclusión y la equidad educativa. Desde 
este enfoque, el aula deja de ser un espacio cerrado y homogéneo 
para convertirse en un territorio compartido, donde convergen voces 
diversas que aportan a la construcción colectiva del conocimiento y 
al bienestar de la infancia.

A partir de la tercera semana se implementaron las actividades 
correspondientes a la ruta cuatro, titulada La naturaleza y la vida, 
integrando de manera colaborativa los grupos del mismo nivel 
preescolar. En las semanas dos y tres, la actividad generadora 
denominada “La huerta de los guardianes” convocó a los niños y 
niñas a explorar los procesos vitales de la naturaleza a través de 
experiencias como “Exploradores de la naturaleza”, “Semillas y 
plántulas para sembrar” y la lectura dramatizada de “El capibara 
loco”. Estas actividades, fundamentadas en el aprendizaje experiencial, 
promovieron la observación, el cuidado y la comprensión de los ciclos 
de vida, fortaleciendo la relación sensible entre los niños y su entorno 
(Dewey, 1938; Kolb, 1984).

La integración de los diferentes grupos favoreció el trabajo 
cooperativo y la construcción colectiva de saberes, aspectos esenciales 
para el desarrollo de una educación ambiental situada (Novo, 2009). 
En este contexto, la huerta escolar se constituyó no solo como un 



—81—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

espacio pedagógico, sino también como un territorio simbólico de 
aprendizaje, donde la siembra y el cuidado de las plantas permitieron 
vivenciar valores de reciprocidad, respeto por la vida y corresponsabilidad 
ecológica. La siembra en la huerta escolar no solo conectó a los niños 
con la tierra, sino que permitió incorporar conocimientos ancestrales 
sobre el cultivo, el agua y el tiempo. Como plantea Malaguzzi (1993), 
el entorno debe ser un espacio estético y provocador de sentidos; la 
huerta cumplió ese papel como aula viva. Los niños desarrollaron 
empatía ecológica, pensamiento lógico y coordinación motriz al 
interactuar con los ciclos de siembra, riego y cosecha. Además, esta 
ruta fue particularmente inclusiva para niños y niñas con diversidades 
sensoriales o motrices, al ofrecer múltiples formas de participar a 
través de los sentidos.

El pensamiento creativo del paisaje se evidenció en la ruta cinco, 
Manos que pintan la naturaleza, donde, a partir de la actividad 
generadora “Los colores del arcoíris”, se desarrolló una secuencia de 
actividades que integraron arte, naturaleza y matemática a través del 
color. Estampados de hojas, seriaciones, cuentas y pigmentos vegetales 
permitieron vincular el arte natural con procesos de pensamiento 
lógico-matemático y expresión emocional. En esta ruta se promovió 
la comunicación no verbal, la creatividad y la inclusión de distintos 
lenguajes expresivos. La propuesta fue clave para visibilizar los talentos 
de niños con estilos diversos de aprendizaje, favoreciendo una estética 
del reconocimiento y la autoexpresión.

En la ruta seis, Cuidadores de la naturaleza, la actividad generadora 
“Código del guardián” invitó a los niños y niñas a reflexionar sobre 
la responsabilidad con el entorno y la convivencia. A partir de 
experiencias significativas como “El día de campo de Don Chanchito”, 
“Compromisos con la tierra” y diversas dramatizaciones y debates 
sobre normas, los participantes co-construyeron un “código del 
guardián” con compromisos para el cuidado del ambiente. Estas 
actividades favorecieron el desarrollo ético de la infancia, al fortalecer 
competencias ciudadanas orientadas a la sostenibilidad y la resolución 
pacífica de conflictos. Desde la pedagogía crítica, se reconoce en esta 



—82—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

experiencia el potencial de la infancia como sujeto político capaz de 
proponer acuerdos, asumir responsabilidades y transformar su entorno 
mediante prácticas de justicia ambiental y social (Giroux, 2004).

A través del arte natural y el juego con pigmentos vegetales, los 
niños representaron fenómenos naturales y expresaron sus percepciones, 
integrando ciencia, estética y cultura. Estas actividades dieron lugar 
a manifestaciones de escritura simbólica y narrativa gráfica, en las 
que los niños plasmaron sus vivencias del paisaje de aprendizaje 
mediante dibujos secuenciales, libros colectivos, mandalas y cuentos 
con semillas. Esta dimensión narrativa fortaleció la memoria cultural, 
el pensamiento secuencial y la construcción de sentido.

Finalmente, la ruta del Festival de la cosecha, con la actividad 
generadora “Feria de semillas y alimentos”, promovió la integración 
de los padres, hermanos, abuelos, quienes dieron a conocer sus 
propios saberes sobre semillas, plantas, alimentación y otros códigos 
culturales propios de diversas regiones. Este cierre del proyecto se 
vivió como una gran asamblea pedagógica y emocional, donde las 
familias compartieron sus aprendizajes, los niños presentaron sus 
producciones y la comunidad educativa reconoció el valor de lo vivido.

El paisaje de aprendizaje “Cuidadores y guardianes del agua y la 
naturaleza”, a través de sus ocho rutas, logró articular la diversidad 
cultural, el juego, el arte, la ciencia y la participación comunitaria en 
una experiencia educativa profunda, situada y transformadora. Las 
evidencias recopiladas en el Padlet dan cuenta de una narrativa pedagógica 
coherente con los principios de la educación intercultural, la justicia 
simbólica y la construcción de ciudadanía desde la primera infancia. 

Estas experiencias no solo enriquecieron el desarrollo cognitivo, 
sino que también favorecieron la expresión emocional, el trabajo 
colaborativo y la valoración de la diversidad. Como sostiene Hernando 
(2018), los paisajes de aprendizaje permiten conectar lo local con lo 
global y lo personal con lo colectivo. En nuestro caso, esta metodología 
posibilitó construir un aula diversa, creativa y profundamente humana. 
El análisis de los resultados, documentado en los cuadros de ruta y 
categorías de análisis, da cuenta de transformaciones significativas: 



—83—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

mayor participación de los niños indígenas, fortalecimiento de vínculos 
afectivos y colaborativos entre estudiantes diversos, incorporación 
de las familias como agentes pedagógicos y apertura institucional 
hacia la educación intercultural.

Tabla 1 
Análisis de resultados por ruta de aprendizaje

Ruta de 
aprendi-
zaje

Actividad 
generadora Semana Actividades de 

aprendizaje

Alcances del 
resultado de 
aprendizaje

Desarrollo de 
competencias y 
resultados para el 
aprendizaje

Observaciones

La voz del 
río

Leyenda 
indígena

1 - 3 -  
5 - 8

Leyenda de la 
Madre Tierra, La 
araña, Cuentos 
fantásticos, Las 
semillas y la 
Madre Tierra.

Reconocimiento 
de saberes 
ancestrales, 
respeto por 
la diversidad 
cultural, 
comprensión 
simbólica de la 
naturaleza.

Desarrollo de la 
empatía, escucha 
activa, pensamiento 
simbólico, identidad 
cultural.

Requiere mediación 
sensible para la 
interpretación de 
símbolos culturales 
y su vínculo con el 
entorno.

Guardianes 
de la lluvia

Experimentos 
con agua

4 - 5 -  
6 - 7

La era de hielo, 
Sensaciones 
frías, Juegos con 
agua y jabón, 
Alimentos y 
agua, Monstruos 
en el agua.

Comprensión 
del agua como 
elemento vital y 
recurso a cuidar, 
observación de 
estados del agua.

Curiosidad 
científica, 
pensamiento 
crítico, desarrollo 
sensorial, 
conciencia 
ambiental.

Ideal para fomentar 
el asombro y la 
exploración libre; 
puede articularse 
con educación 
emocional sobre el 
miedo, la sorpresa, 
etcétera.

Saberes de 
la tierra

Diálogo de 
saberes

1 - 3 -  
5 - 8 
- 9 

Costumbres de 
la comunidad, 
Juego 
tradicional, 
Saberes de la 
Pachamama, 
Cosmovisión, 
Símbolos, 
Collares, La 
araña tejedora.

Valoración de 
la diversidad 
étnica y cultural, 
visibilización del 
conocimiento 
ancestral.

Competencias 
interculturales, 
diálogo respetuoso, 
autoestima positiva, 
pensamiento 
reflexivo.

Requiere trabajo 
previo sobre respeto 
a la diferencia; 
favorece el 
reconocimiento de lo 
propio y lo colectivo.

La natu-
raleza y la 
vida

La huerta 
de los 
guardianes

2 - 3 -  
4 - 5 -  
6 - 7 
- 8

Exploradores, 
Siembra, El 
capibara loco, 
Peinados locos, 
Sensorialidad, 
Nubes, Partes 
de la planta.

Observación 
directa del 
entorno, conexión 
con la vida, 
conocimiento de 
ciclos naturales.

Empatía con 
la naturaleza, 
motricidad 
fina y gruesa, 
pensamiento lógico, 
comunicación 
verbal.

Ideal para incluir 
a niñas/os con 
diversidad sensorial 
o motriz; vincula 
lo lúdico con 
lo científico y 
emocional.

Manos que 
pintan la 
naturaleza

Los colores 
del arcoíris

3 - 4 -  
5 - 6 -  
7 - 8 -  
9 - 10

Estampado de 
hojas, Cuentas, 
Arcoíris, 
Huerta, Huellas, 
Seriaciones, 
Conteo, 
Plantarte e 
imaginarte, 
Pinturas 
naturales, Erizos 
de colores.

Reconocimiento 
estético de 
la naturaleza, 
asociación entre 
arte y ecología, 
apropiación 
del color como 
lenguaje.

Creatividad, 
coordinación 
visomotriz, 
pensamiento 
lógico-matemático, 
autorregulación 
emocional.

Fortalece la 
imaginación, la 
expresión y la 
inclusión desde el 
arte en niños/as con 
distintas formas de 
comunicarse.



—84—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

Ruta de 
aprendi-
zaje

Actividad 
generadora Semana Actividades de 

aprendizaje

Alcances del 
resultado de 
aprendizaje

Desarrollo de 
competencias y 
resultados para el 
aprendizaje

Observaciones

Cuidado-
res de la 
naturaleza

El código del 
guardián

2 - 3 -  
5 - 7 - 
9 - 10 - 
11 - 12

Compromisos, 
Don Chanchito, 
Día en la huerta, 
Código con la 
Pachamama, 
Juego de roles.

Interiorización de 
valores ecológicos 
y sociales, 
construcción de 
normas propias.

Ciudadanía activa, 
responsabilidad, 
trabajo en equipo, 
resolución de 
conflictos.

Cierre reflexivo 
y propositivo; 
fomenta el 
autorreconocimiento 
como actores de 
cambio y cuidado del 
entorno.

El agua 
nos une

Asamblea 
comunitaria

8 - 9 
- 10

Asamblea 
comunitaria, 
Narración de 
experiencias, 
Relatos orales, 
Intercambio 
con familias y 
comunidad.

Comparte y 
respeta las 
experiencias de 
otros niños/as 
sobre el cuidado 
del agua y la 
naturaleza; valora 
la diversidad.

Participación 
democrática, 
escucha activa, 
reconocimiento de 
prácticas culturales 
diversas.

Espacio integrador y 
dialógico; fortalece 
la oralidad, la 
identidad y la 
construcción de 
comunidad en torno 
al agua como bien 
común.

El festival 
de la 
cosecha

Feria de 
semillas y 
alimentos

11 - 12

Exhibición de 
productos, 
Cantos y 
danzas, Relatos 
de siembra, 
Ofrendas 
simbólicas, 
Cocina colectiva, 
Feria escolar.

Reconoce los 
aprendizajes 
vividos, expresa 
gratitud hacia la 
Madre Tierra y 
celebra el trabajo 
colectivo.

Expresión artística, 
memoria cultural, 
trabajo en equipo, 
valoración del 
alimento y del 
territorio.

Cierre celebrativo; 
conecta la escuela 
con la comunidad 
y resignifica los 
saberes ancestrales 
a través del arte, 
el alimento y la 
narración simbólica.

El análisis de las rutas de aprendizaje revela una construcción pedagógica 
situada, coherente y profundamente articulada con las realidades 
culturales, simbólicas y territoriales de la infancia indígena desplazada. 
Cada ruta integra experiencias significativas que vinculan el juego, 
la expresión, el diálogo de saberes y la exploración del entorno como 
fuentes legítimas de conocimiento. Las actividades generadoras y de 
refuerzo promovieron el desarrollo de competencias interculturales, 
ambientales, emocionales y ciudadanas, facilitando la apropiación del 
aprendizaje desde la vivencia, el cuerpo y la comunidad. Asimismo, 
se evidencia que el trabajo con las familias y el reconocimiento del 
entorno como territorio educativo contribuyeron a resignificar la 
escuela como un espacio de inclusión, reciprocidad y justicia simbólica. 
Esta propuesta pedagógica, lejos de replicar modelos homogéneos, 
responde con sensibilidad y creatividad a las condiciones específicas de 
los niños y niñas Dóbida, convirtiendo cada ruta en una experiencia 
transformadora.



—85—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

RESULTADOS Y DISCUSIÓN
Los resultados de la experiencia pedagógica “Cuidadores y guardianes 
del agua y la naturaleza” pueden organizarse en torno a seis dimensiones 
clave que emergieron del análisis reflexivo de las rutas de aprendizaje, 
las evidencias documentadas y las interacciones observadas a lo largo 
del proceso. Estas dimensiones evidencian transformaciones en la 
práctica docente, así como avances significativos en la participación, 
la construcción de conocimiento y el fortalecimiento de identidades.

1. Conexión crítica con la literatura: Validación y resignificación 
teórica

Los resultados de la experiencia “Cuidadores y guardianes del agua 
y la naturaleza” permiten establecer una articulación crítica con los 
referentes teóricos que la sustentan. En la dimensión del vínculo 
familia-escuela-comunidad, se constata que la co-construcción de 
saberes trasciende el plano teórico para convertirse en una estrategia 
concreta de transformación educativa. Tal como plantea Rockwell 
(2009), la educación situada cobra sentido cuando la escuela reconoce 
los contextos culturales de los estudiantes como parte activa del 
proceso pedagógico. En este caso, la participación de las familias 
Dóbida en actividades como el relato de leyendas o el intercambio 
de saberes rituales legitimó su rol como portadoras de conocimiento, 
reconfigurando el aula como un espacio de reconocimiento intercultural.

Asimismo, los resultados en la dimensión de expresión simbólica 
y narrativa confirman los planteamientos de Bruner (1997), quien 
entiende la narrativa como una herramienta central para la construcción 
del yo y la comprensión del mundo. Las actividades de dramatización 
y representación gráfica permitieron a los niños articular emociones, 
memorias y saberes en relatos propios, fortaleciendo su identidad 
y agencia simbólica. La experiencia también ratifica los aportes de 
Walsh (2009a) sobre la interculturalidad crítica, al demostrar que los 
saberes ancestrales no deben incorporarse como elementos accesorios, 
sino como principios estructurantes de la acción pedagógica. En 



—86—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

coherencia con De Sousa Santos (2010b), la escuela se configura aquí 
como un espacio de ecología de saberes, donde coexisten diversas 
epistemologías en condiciones de equidad.

2. Implicaciones pedagógicas: Transformación de las 
prácticas docentes

Uno de los aportes más significativos de esta experiencia fue la 
resignificación del rol docente. Inspirado en el enfoque de Reggio 
Emilia, el maestro asumió una función de “mediador sensible” 
(Malaguzzi, 1993), capaz de leer el contexto, provocar la curiosidad 
infantil y facilitar la expresión a través de múltiples lenguajes. Esto se 
tradujo en una transición desde una pedagogía basada en la instrucción 
hacia una más flexible, centrada en la experiencia, el juego y la escucha 
activa. El uso de estaciones de aprendizaje, recursos naturales, rituales 
comunitarios y la integración de la lengua Dóbida promovieron una 
educación contextualizada que respondió a las trayectorias vitales 
de los estudiantes. Este cambio también implicó una revisión de las 
prácticas evaluativas, privilegiando la observación, la documentación 
pedagógica y la autoevaluación simbólica.

3. Implicaciones para la inclusión: Transformación afectiva 
y cultural

Los resultados evidencian que la inclusión educativa no se limita 
a eliminar barreras físicas ni a garantizar el acceso al aula. Como 
advierten Booth y Ainscow (2002), incluir es también transformar 
las relaciones simbólicas y afectivas que se construyen en el espacio 
escolar. En esta experiencia, la posibilidad de expresarse en lengua 
originaria, de ver representadas sus costumbres y de ser acompañados 
por sus familias generó en los niños un sentido de pertenencia y 
dignificación cultural. La inclusión fue entendida como un proceso 
de reconocimiento mutuo, en el que la diversidad se celebró como 
riqueza y no como obstáculo. Esta comprensión afectiva de la 



—87—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

inclusión transformó el aula en un espacio de acogida, respeto y 
justicia simbólica.

4. Innovación y replicabil idad: Un modelo f lexible y 
contextualizable

El modelo de paisajes de aprendizaje demuestra ser una alternativa 
pedagógica innovadora, pero también replicable y adaptable. Su 
estructura abierta, basada en rutas temáticas, estaciones sensoriales 
y mediaciones significativas, permite ajustarlo a diferentes contextos 
culturales, rurales o urbanos. La posibilidad de organizar las actividades 
de forma visual, mediante plataformas como Genially o Padlet, 
facilita su apropiación por parte de otros docentes y comunidades 
educativas. Este carácter replicable se refuerza por el hecho de que 
la experiencia no requirió de recursos extraordinarios, sino de una 
transformación intencional del enfoque pedagógico. Como señala 
Hernando (2017), innovar no siempre implica el uso tecnología 
avanzada, sino rediseñar el sentido del aprendizaje a partir de las 
necesidades reales de los estudiantes.

5. Articulación institucional y comunitaria: Sostenibilidad 
del proyecto

Otro hallazgo relevante fue el impacto de la articulación interinstitucional 
en la sostenibilidad de la propuesta. En la Institución Educativa 
Distrital Néstor Forero Alcalá, ubicada en Bogotá y caracterizada 
por su atención a población diversa en contextos de vulnerabilidad 
y desplazamiento, esta articulación se concretó en una red de apoyos 
pedagógicos y comunitarios que fortalecieron la implementación 
del proyecto. La participación de la comunidad académica permitió 
ampliar los espacios de acompañamiento metodológico, diversificar 
las estrategias didácticas y consolidar procesos de formación docente 
en torno al enfoque intercultural.

En este escenario, el rol del sabedor indígena resultó decisivo, pues 
su liderazgo trascendió la labor pedagógica para convertirse en un eje 



—88—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

de articulación cultural y comunitaria. Su capacidad para integrar los 
saberes propios con los conocimientos escolares, generar confianza en 
las familias y orientar a otros docentes en la comprensión del enfoque 
otorgó legitimidad y coherencia al proyecto. Esta proyección permitió 
que el trabajo pedagógico se extendiera a otros niveles educativos 
dentro de la institución, promoviendo la apropiación institucional del 
enfoque intercultural y su vinculación con las políticas distritales de 
inclusión. De este modo, la articulación multidimensional consolidó 
una red de apoyo sostenible que aseguró la continuidad del proyecto 
más allá de la experiencia puntual, posicionando la inclusión como 
una política educativa, institucional y culturalmente pertinente.

6. Aportes a las políticas educativas: Hacia un currículo plural

La experiencia aporta elementos concretos para repensar las políticas 
educativas desde una perspectiva de saberes múltiples. No se trata 
de incorporar contenidos culturales de manera superficial, sino de 
reconstruir el sentido del currículo a partir de las epistemologías 
propias de los pueblos y comunidades. El enfoque intercultural no 
puede limitarse a efemérides o celebraciones simbólicas, sino que 
debe permear la planificación, la evaluación y la gestión escolar.

Asimismo, esta experiencia pone de relieve la urgencia de políticas 
que fomenten la flexibilidad curricular, el reconocimiento de las 
lenguas originarias, la formación docente en clave intercultural y 
la producción de materiales pedagógicos pertinentes. Tal como lo 
plantea De Sousa Santos (2010a), se requiere una descolonización del 
saber escolar que restituya la dignidad epistemológica de los pueblos 
históricamente marginados. En suma, no solo fue una experiencia 
pedagógica significativa, sino también una propuesta transformadora 
que invita a construir una escuela más humana, plural y comprometida 
con la justicia educativa.

“Cuidadores y guardianes del agua y la naturaleza” demuestra 
el potencial de los paisajes de aprendizaje como una estrategia 
pedagógica capaz de promover procesos educativos inclusivos, 



—89—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

significativos y transformadores en el nivel preescolar. Su carácter 
flexible, integrador y contextualizado permite abordar de manera 
articulada las dimensiones física, emocional, cognitiva, social y 
ética del desarrollo infantil. Esta propuesta pedagógica, sustentada 
en la metodología de paisajes de aprendizaje, se configura como 
una práctica educativa coherente con los principios de inclusión, 
pertinencia cultural y educación emocional. A través de la articulación 
de saberes ancestrales, experiencias sensoriales y dinámicas de juego, 
se favorece el desarrollo de competencias asociadas a los Derechos 
Básicos de Aprendizaje, especialmente en torno a la formación de la 
identidad, la comunicación, la exploración del contexto cercano y 
la participación activa de los niños y niñas.

Inspirados en Hernando (2017), los paisajes de aprendizaje se 
conciben como entornos personalizados, dinámicos y flexibles que 
posibilitan que los niños aprendan desde su diversidad, explorando 
intereses y construyendo significados propios. En la experiencia 
pedagógica desarrollada, cada eje generador —como la leyenda 
indígena, la huerta escolar, los experimentos con agua o el código del 
guardián— se configuró como una estación simbólica y pedagógica 
que integra lo sensorial, lo cognitivo y lo emocional. Este enfoque 
favoreció el desarrollo de competencias integrales alineadas con 
los DBA del nivel, al promover la comprensión de narraciones y 
la expresión simbólica en las actividades de oralidad y leyenda 
indígena; la exploración del medio natural y el cuidado del entorno 
en las experiencias con la huerta y la naturaleza; y la formación 
ciudadana y socioemocional mediante los juegos de rol del “código 
del guardián”, que impulsaron la empatía, la autorregulación y la 
resolución pacífica de conflictos. De esta manera, los paisajes de 
aprendizaje se consolidaron como un entramado pedagógico que 
articula la experiencia, la emoción y el pensamiento, potenciando 
aprendizajes significativos y contextualizados.

Además, este paisaje de aprendizaje se caracteriza por su dimensión 
inclusiva, al visibilizar la cultura Dóbida en el aula, mediante el uso 
de su lengua, costumbres y relatos. Esta acción pedagógica no solo 



—90—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

garantiza el derecho de los pueblos indígenas a una educación con 
enfoque diferencial, sino que transforma las dinámicas escolares, 
promoviendo el reconocimiento mutuo y la valoración de la diferencia 
como fuente de conocimiento. Luego de doce semanas de trabajo 
pedagógico continuo, se han fortalecido vínculos significativos no 
solo entre los estudiantes, sino también con sus familias, quienes 
pasaron de ser observadores a convertirse en agentes activos del 
proceso educativo. La inclusión de estos actores en actividades como la 
narración oral, la siembra colectiva o los juegos tradicionales permitió 
una reconstrucción comunitaria del aprendizaje, consolidando el 
sentido de pertenencia y el reconocimiento del saber familiar como 
parte del currículo vivo.

Particularmente relevante fue la participación del sabedor 
indígena Dóbida, quien no solo acompañó las rutas con los niños 
y niñas de preescolar, sino que extendió su labor de sensibilización 
y formación hacia otros niveles de la institución educativa. Su 
presencia contribuyó a posicionar la interculturalidad no como una 
unidad temática aislada, sino como un principio transversal que 
transforma las prácticas pedagógicas y reconfigura los imaginarios 
sobre la diferencia cultural. A través de talleres, círculos de palabra 
y momentos rituales, ha sembrado en la escuela una conciencia 
sobre la necesidad de construir una educación plural, donde las 
epistemologías indígenas no sean subordinadas, sino protagonistas 
del aprendizaje.

Esta experiencia ha trascendido el aula para convertirse en un proceso 
institucional de apertura, diálogo y transformación. “Cuidadores y 
guardianes del agua y la naturaleza” ha revelado el potencial de los 
paisajes de aprendizaje no solo para desarrollar competencias, sino 
también para sembrar justicia, afecto y reconocimiento desde la primera 
infancia. La implementación de esta propuesta generó transformaciones 
tangibles en el aula: los niños y niñas Dóbida expresaron un mayor 
sentido de pertenencia, participaron activamente, retomaron el uso de 
su lengua materna y compartieron sus conocimientos con confianza. 
De manera paralela, las familias, que inicialmente se mostraban 



—91—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

distantes de la escuela, comenzaron a vincularse a las actividades, 
aportando sus saberes ancestrales y fortaleciendo la construcción 
colectiva. No obstante, estos avances evidencian la necesidad de 
consolidar un trabajo más interdisciplinar con las familias y con otros 
actores comunitarios, de modo que el compromiso con la educación 
de los niños y niñas se asuma de manera corresponsable dentro del 
contexto institucional.

REFLEXIONES FINALES
Las reflexiones finales de esta experiencia tienen el propósito de resaltar 
no solo los logros alcanzados, sino también el horizonte ético y político 
que implica la apuesta por una educación verdaderamente inclusiva y 
transformadora. “Cuidadores y guardianes del agua y la naturaleza” 
no constituyó una intervención episódica, sino una experiencia 
estructurada desde una visión pedagógica crítica y comprometida 
con los derechos de la infancia indígena desplazada. Su relevancia 
radica en haber convertido el aula en un escenario de diálogo entre 
culturas, lenguajes y saberes, abriendo caminos concretos hacia la 
descolonización del currículo y la democratización del conocimiento.

La experiencia demostró que los paisajes de aprendizaje constituyen 
una herramienta pedagógica poderosa para promover la inclusión 
educativa en contextos culturalmente diversos. Su carácter flexible, 
sensorial y colaborativo permitió articular saberes ancestrales, emociones, 
juego y exploración, generando aprendizajes significativos en los niños 
y transformaciones profundas en la escuela. Se confirma así que una 
metodología centrada en la diversidad no solo enriquece el proceso 
educativo, sino que dignifica a los sujetos históricamente excluidos.

Uno de los logros más notables fue el cuestionamiento de las 
prácticas homogeneizadoras de la escuela. La experiencia propició 
un cambio en la mirada institucional, promoviendo espacios de 
participación activa para las familias y el reconocimiento de la 
cultura Dóbida como parte legítima del currículo. Esto fortaleció 
los lazos entre estudiantes, docentes y comunidad, fomentando 



—92—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

un ambiente de respeto, afecto y corresponsabilidad educativa. La 
cultura indígena dejó de ser un objeto de estudio para convertirse 
en sujeto pedagógico.

A pesar de los logros alcanzados, el proceso evidenció desafíos 
importantes. La necesidad de formación docente continua en enfoques 
interculturales, la escasez de materiales educativos pertinentes y 
la ausencia de lineamientos claros en políticas públicas fueron 
obstáculos recurrentes. Sin embargo, estos retos se transformaron 
en oportunidades de aprendizaje: se reconoció la importancia de la 
reflexión pedagógica colectiva, del trabajo en red y de la producción 
local de recursos. Para futuras implementaciones, será clave fortalecer 
estos aspectos mediante alianzas con instituciones formadoras y 
organismos gubernamentales.

Un aspecto relevante de esta experiencia fueron las actividades 
de refuerzo, pues no solo cumplieron una función pedagógica de 
consolidación de aprendizajes, sino que también se constituyeron 
en oportunidades clave para fortalecer la expresión infantil, la 
resignificación simbólica del conocimiento y la apropiación del entorno 
desde una mirada sensible e intercultural. Uno de los elementos más 
valiosos fue la participación de las familias, especialmente de madres, 
padres y cuidadores, quienes, con gran interés, ingenio y creatividad, 
estimularon a los niños y niñas a narrar, representar y comunicar sus 
vivencias mediante diversos lenguajes: el dibujo, el juego, la oralidad, 
el cuerpo y la tecnología.

Este acompañamiento familiar evidenció una red afectiva que, al 
extenderse más allá del aula, permitió integrar la voz de la comunidad 
en el proceso educativo. Sin embargo, también se visibilizaron las 
tensiones y desigualdades que emergen cuando la escuela se conecta 
con el ámbito doméstico y comunitario, especialmente en contextos 
caracterizados por condiciones de precariedad, necesidades básicas 
insatisfechas y escaso acceso a espacios culturales o pedagógicos de 
calidad. Para muchas familias, las demandas de subsistencia —como 
el trabajo informal, el cuidado de otros hijos o la falta de recursos 



—93—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

tecnológicos— limitan el tiempo y la posibilidad real de acompañar 
los procesos formativos de sus hijos.

Por ello, si bien el compromiso de algunas familias fue ejemplar 
y enriquecedor, se hace urgente fortalecer la articulación con otras 
instancias de atención, protección y acompañamiento integral desde 
lo institucional, tales como organizaciones comunitarias, agentes 
territoriales, programas de infancia y entidades de salud y bienestar. 
Solo así será posible garantizar una continuidad educativa que no 
dependa exclusivamente de la disponibilidad o condiciones del hogar, 
y que logre responder de manera equitativa a las múltiples realidades 
de la niñez en territorios vulnerables.

Esta experiencia aporta a la construcción de una escuela más 
justa, en la cual la diversidad no solo se acepta, sino que se celebra. 
Reafirma la necesidad de avanzar hacia una educación que garantice 
el derecho de ser reconocido desde la diferencia y que ofrezca espacios 
de aprendizaje dignos para todos los niños y niñas. En este sentido, 
propone una visión de ciudad que se construye desde la infancia, 
donde la justicia educativa no sea una utopía, sino una práctica 
cotidiana. Como señala De Sousa Santos (2010a), descolonizar 
el saber es un paso fundamental para democratizar la escuela y 
construir un futuro más equitativo. La expansión de esta propuesta 
requerirá esfuerzos institucionales en formación docente, adecuación 
curricular y generación de materiales interculturales. Sin embargo, 
sus beneficios —en términos de cohesión social, desarrollo integral 
y justicia educativa— justifican plenamente su ampliación.

BIBLIOGRAFÍA

Apple, M. W. (2011). Educación y poder. Morata.



—94—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

Booth, T. y Ainscow, M. (2002). Guía para la educación inclusiva: 
Desarrollando el aprendizaje y la participación en los centros escolares. 
Consorcio Universitario para la Educación Inclusiva.

Booth, T. y Ainscow, M. (2011). Index for Inclusion: Developing 
learning and participation in schools (3.ª ed.). CSIE.

Bruner, J. S. (1997). La educación, puerta de la cultura. Gedisa.

De Sousa Santos, B. (2009). Una epistemología del sur: La reinvención 
del conocimiento y la emancipación social. Siglo XXI Editores.

De Sousa Santos, B. (2010a). Descolonizar el saber, reinventar el 
poder. Trilce.

De Sousa Santos, B. (2010b). Refundación del Estado en América Latina: 
Perspectivas desde una epistemología del sur. Siglo XXI Editores.

Dewey, J. (1938). Experience and education. MacMillan.

Fals Borda, O. (1987). El problema de cómo investigar la realidad para 
transformarla. Tercer Mundo Editores.

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI Editores.

Freire, P. (1996). Cartas a quien pretende enseñar. Siglo XXI Editores.

Freire, P. (1997). Pedagogía de la autonomía: Saberes necesarios para 
la práctica educativa. Siglo XXI Editores.

Giroux, H. A. (2004). Los profesores como intelectuales: Hacia una 
pedagogía crítica del aprendizaje. Paidós.

Hernando, A. (2017). Viaje a la escuela del siglo XXI: Así trabajan los 
colegios más innovadores del mundo. Fundación Telefónica.

Jara, O. (2018). La sistematización de experiencias: Práctica y teoría 
para otros mundos posibles. CLACSO.

Kemmis, S. y McTaggart, R. (2005). Participatory Action Research: 
Communicative Action and the Public Sphere. In N. Denzin y 
Y. Lincoln (Eds.), The Sage Handbook of Qualitative Research (pp. 
559-603). Sage Publications.

Lave, J. y Wenger, E. (1991). Aprendizaje situado: Participación 
periférica legítima. Cambridge Press.



—95—

revista realidad educativa, enero 2026, v. 6, n.° 1, issn: 2452-6134

Malaguzzi, L. (1993). El ambiente como tercer maestro. En  
C. Edwards, L. Gandini y G. Forman (Eds.), The hundred languages 
of children: The Reggio Emilia approach to early childhood education 
(pp. 125-134). Ablex Publishing.

Ministerio de Educación Nacional. (2016). Derechos Básicos de 
Aprendizaje: Transición. https://www.mineducacion.gov.co

Pérez-Pérez, C. S., García-Pérez, S. A. y Olguín-Neria, A. (2024). 
Experiencia educativa. Preservar la lengua Hñähñu desde el 
núcleo familiar con alumnos de preescolar indígena del Valle 
del Mezquital. Revista Mexicana de Investigación e Intervención 
Educativa, 3(1), 45-50. https://doi.org/10.62697/rmiie.v3i1.70 

Rockwell, E. (2009). La experiencia etnográfica: historia y cultura en 
los procesos educativos. Paidós.

Santiago Martínez, S. y Mendieta Ramírez, A. (2025). Prácticas 
pedagógicas interculturales en la educación indígena. Experiencias 
docentes en nivel primaria. Revista de Investigación Educativa, 
Intervención Pedagógica y Docencia, 3(1), 186-206. https://doi.
org/10.71770/gh7rrn25 

Walsh, C. (2005). Interculturalidad y colonialidad del poder: Un 
pensamiento y posicionamiento otro desde la educación. En La 
interculturalidad en la educación. Perspectivas y propuestas pedagógicas 
(pp. 47-63). Ministerio de Educación del Ecuador / UNESCO.

Walsh, C. (2009a). Interculturalidad crítica y educación intercultural. 
Educación y Pedagogía, 21(54), 139-154. 

Walsh, C. (2009b). Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de)
coloniales de nuestra época. Abya-Yala.

Fecha de recepción: 22 de agosto de 2025 
Fecha de aceptación: 14 de octubre de 2025

https://www.mineducacion.gov.co
https://doi.org/10.62697/rmiie.v3i1.70
https://doi.org/10.71770/gh7rrn25
https://doi.org/10.71770/gh7rrn25

	Más allá del aula: Los paisajes de aprendizaje como motor de justicia simbólica para la infancia indígena desplazada en Bogotá
	Johanna Marisol Ballen Benavides


